
Fig. 5 : Théâtre nô - Ondine, texte de  Ikuo Homma, mise en scène de Naohiko Umewaka,  
Maison de la culture du Japon, Paris, 11 décembre 2015. Photographie : Pierre Grosbois. 



L’ESPACE DES APPARITIONS

« Le théâtre, ce n’est pas l’espace des apparences, c’est 
l’espace des apparitions. »

Antonin Artaud.

Il est des formes théâtrales où tout s’ordonne autour de ce que l’acteur est 
capable d’évoquer, grâce à la virtuosité de son art. Cela fut le cas pendant des 
siècles pour le théâtre antique. Sur la skene, par la force du geste et la puissance 
du langage, l’acteur donnait à imaginer les lieux de l’action. Il en va toujours de 
même aujourd’hui pour les grandes formes traditionnelles de théâtre de l’Orient 
qui n’ont pas recours à un dispositif visant à reconstruire de façon plus ou moins 
réaliste le lieu des actions dramatiques. L’espace scénique des acteurs orientaux 
se caractérise par un fond de scène fixe : soit celui de la scène fermée du nô ou 
de l’opéra de Pékin, soit le décor de plein air constitué par les murs d’un temple, 
les maisons d’un village, ou encore plus simplement un rideau suspendu entre 
deux arbres, comme pour le kathakali indien, les danses balinaises et plus géné-
ralement tous les théâtres dansés du Sud-Est asiatique.

L’acteur, maître du temps et de l’espace

Une fois l’aire de jeu sanctifiée, l’acteur oriental va pouvoir apparaître, et 
déployer par son jeu l’espace fictif de l’action théâtrale. Dans ce type de théâtre, 
on raconte avec trois fois rien — quelques costumes immuables à la beauté 



L'Acteur et ses doubles72

fastueuse, des masques et de rares accessoires — des histoires fabuleuses, 
des récits de batailles, de voyages, d’amours vécues aux quatre coins du ciel 
et de la terre. Les spectateurs se projettent sans difficulté dans les espaces 
pluriels de la fiction : ici, nous sommes dans une forêt, puis en moins de 
temps qu’il ne faut pour le dire au bord d’une rivière, et puis à l’intérieur 
d’un palais somptueux. François Cheng évoque ainsi dans son roman Le 
Dit de Tianyi une représentation traditionnelle de théâtre chinois :

« Moi qui voyais une pièce de théâtre pour la première fois, je pus 
constater avec quelle liberté l’acteur se jouait de l’espace et du temps ! 
Une jambe levée, il franchit le seuil de sa maison. Un coup de fouet, il 
voyage à cheval. Le dos courbé, le voici vingt ans après. En somme, il 
n’y a pas d’espace ni de temps, seulement un être vivant qui se meut, 
et l’espace-temps naît avec lui. Il suffit donc d’un carré nu, de quelques 
mètres, pour que tous les rêves et toutes les passions de l’homme soient 
représentés 91. »

Le plus souvent de simples accessoires scéniques — une table et deux 
chaises dans l’opéra de Pékin — suffisent pour déployer devant le spectateur la 
plus formidable fantasmagorie de lieux et de situations. Et cela, grâce à l’art de 
l’acteur capable de les évoquer à travers les actions et réactions de son propre 
corps. Pensons par exemple aux fameuses scènes, dites « dans le noir », de 
l’opéra de Pékin, qui en réalité se déroulent en pleine lumière, et dans lesquelles 
les acteurs simulent des obstacles et engagent des duels sans se voir.

Toutes ces formes théâtrales démontrent — s’il en était besoin — que l’acteur 
a ce pouvoir de donner vie à l’invisible. Souvenons-nous de ce qu’Henri 
Michaux écrit à propos de l’acteur chinois :

« Si l’acteur Chinois a besoin d’un grand espace, il regarde au loin, tout 
simplement ; et qui regarderait au loin s’il n’y avait pas d’horizon ? Quand 
une femme doit coudre un vêtement, elle se met à coudre aussitôt. L’air 
pur seul erre entre ses doigts […]

Quand on lui voit verser, avec le plus grand soin, d’un broc inexis-
tant, de l’eau inexistante, sur un linge inexistant comme il se doit faire, 
l’existence de cette eau, non apparue, et pourtant évidente, devient en 
quelque sorte hallucinatoire et si l’acteur laisse tomber le broc (inexistant) 
et qu’on est au premier rang, on se sent éclaboussé avec lui 92. »

91.  François Cheng, Le Dit de Tianyi, Albin Michel, 1998, p. 27.
92.  Henri Michaux, Un barbare en Asie, dans Œuvres complètes, t. I, coll. « Bibliothèque de la 

Pléiade », Gallimard, 1998, pp. 379-380.



73L’espace des apparitions

Le costume, dans cette scénographie de l’acteur en mouvement, joue 
un rôle essentiel car outre qu’il indique d’emblée le statut, le caractère et 
la fonction dramatique du personnage, il permet de structurer l’espace. 
Propriété de l’acteur, comme c’était le cas d’ailleurs en Occident jusqu’au 
xixe siècle, le costume ne vient pas seulement apporter un plaisir visuel de 
proportion, de couleurs, il n’est pas conçu uniquement comme un embellis-
sement. Sa fonction est de transformer le corps de l’acteur en une véritable 
scénographie miniature. En Orient, il est considéré, à l’égal du masque, 
comme un partenaire. Un partenaire vivant. Il aide le corps de l’acteur en 
rendant concret les équilibres ou déséquilibres, les tensions dynamiques. Il 
lui permet d’architecturer son corps dans l’espace et d’écrire, précisément, les 
éléments significatifs de son récit. Comme l’écrit Eugenio Barba :

« Le costume devient une “prothèse” (l’expression est de Grotowski 
dans les premières années du Teatr Laboratorium) qui aide le corps de 
l’acteur, le dilate et le cache en le transformant constamment. Alors l’effet 
de puissance et d’énergie que l’acteur est susceptible de mettre en œuvre 
se trouve renforcé et ravivé par les métamorphoses du costume lui-même 
dans une relation d’échange réciproque entre l’acteur-corps, l’acteur-cos-
tume, l’acteur dans le costume 93. »

Pour représenter, ou pour signifier l’espace, l’Occident a eu recours à une 
autre convention, que l’on pourrait qualifier de scénographie verbale. Nous 
faisons ici référence à l’appel aux pouvoirs de l’imagination des spectateurs 
pour pallier aux insuffisances de la scène, comme Shakespeare nous y invite, 
non sans humour, dans le Prologue d’Henry V :

« Mais, doux amis, pardonnez
À ces esprits frustes, terre à terre, qui ont osé
Porter sur ce tréteau indigne
Un aussi grand sujet. Cette arène pour combats de coqs peut-elle contenir
Les vastes champs de France ? Ou pouvons-nous faire entrer
Dans ce O de bois les casques
Qui semaient l’effroi dans l’air d’Azincourt ?
[…]
Suppléez à nos imperfections par vos pensées :
Divisez chaque soldat en mille,
Et créez une armée imaginaire.

93.  Eugenio Barba et Nicola Savarese, L’Énergie qui danse, coll. « Les voies de l’acteur », 
L’Entretemps, Montpellier, 2008, pp. 230-239 (231).



Figurez-vous, quand nous parlons de chevaux, que vous les voyez.
Imprimez leurs fiers sabots dans le sol qui les porte.
Car c’est à vos pensées maintenant d’équiper nos rois,
De les porter ici et là, franchissant les époques,
Resserrant les exploits de tant d’années
En une heure de sablier 94 […] »

C’est au spectateur de se hisser à la fonction de scénographe du spectacle 
et de devenir lui aussi, grâce au pouvoir de l’imagination, le maître du temps 
et de l’espace.

Un plateau nu pour magnifier l’acteur

L’acteur n’a besoin pour déployer toutes les ressources de son art que 
d’un simple « carré nu », comme le dit François Cheng. « Carré nu » qui 
n’est pas sans évoquer le « tréteau nu » de Jacques Copeau (1879-1949) 
qui a été l’emblème de la révolution théâtrale entreprise avec son théâtre 
du Vieux-Colombier.

Dès le début de son aventure, en 1913, Copeau a cherché à dégager 
la scène de tout ce qui pouvait étouffer l’acteur. Mû par cette exigence, il 
développa la radicalité de sa conception jusqu’à revendiquer une scène vide 
afin que le spectateur puisse mieux entendre le texte : encombré, le plateau 
du théâtre ne permet pas pour Copeau « de laisser souffler l’esprit 95 » qui 
ne peut s’incarner que par l’acteur, placé dans un « magnifique espace 
vide 96 ». Copeau précise que cette « nudité » était comprise des gens les plus 
simples : « On m’a raconté qu’un jour, dans un café voisin du théâtre, un 
ouvrier faisait publiquement l’éloge de cette grande économie d’accessoires 
qui lui semblait être le mérite de notre scène : “Il y a des fois, disait-il, où ils 
n’ont même pas de chaises. Ils s’assoient par terre. Alors comme il n’y a rien, 
ça fait que tu vois les mots 97”. »

94.  William Shakespeare, Henry V, traduction de Jean-Michel Déprats, dans Œuvres complètes 
IV, coll. « Bibliothèque de la Pléiade », Gallimard, 2008, pp. 731-732.

95.  Jacques Copeau, « Conférence du Vieux-Colombier de 1933 », cité par Maurice Jacquemont, 
« Souvenirs… À bâton rompu… », dans Copeau l’éveilleur, textes réunis par Patrice Pavis et Jean-
Marie Thomasseau, Bouffonneries, no 34, 1995, p. 18.

96.  Ibid.
97.  Ibid.

L'Acteur et ses doubles74



L’espace des apparitions 75

Il convient de préciser que Copeau va à l’encontre du mouvement 
général de l’esthétique scénographique de l’époque. Les recherches de Craig 
sur l’espace — ainsi que celles d’Appia — mettent en effet l’accent sur 
la puissance de l’espace architecturé, dégagé des conventions pesantes de 
l’espace pictural. Craig cherche à réaliser, dans ses scénographies, le mouve-
ment à l’état pur, qui, pour lui, ne peut venir du corps de l’acteur, mais 
bien plutôt des masses architectoniques structurant l’espace. Il ébauche ce 
qu’il appellera « une symphonie de formes mobiles », ses fameux screens (ou 
écrans, paravents) et rêve d’une « cinétique mobile » réalisée par le dépla-
cement de ses écrans. La lumière prend alors une place importante afin de 
donner vie et mouvement à ces plans architecturés et participer de cette 
nouvelle « magie » rendue possible par les avancées technologiques.

L’acteur, dans ces recherches sur l’espace, est le grand absent. Il n’apparaît 
dans les fameuses gravures de Craig qu’en silhouette, écrasé par les masses 
sombres des screens. C’est que Craig — tout comme les scénographes de sa 
génération — ne part pas du corps de l’acteur. Celui-ci n’est d’ailleurs pas, 
à ses yeux, un matériau valable pour l’art. Il serait même un obstacle qu’il 
faut contourner, cacher au besoin (ce sera en grande partie la fonction du 
masque), car le corps physique de l’acteur est toujours prêt à nous trahir en 
imposant sa contingence là où « l’Art » exige la quête de l’inchangé. Jugé 
trop « naturel », le corps est rejeté par Craig en même temps que l’esthé-
tique réaliste avec laquelle il l’associe.

Les principales différences de conception théâtrale entre Craig et Copeau 
tournent autour de la place de l’acteur. « You believe in the actor, I do not 98 », 
dira Craig à Copeau en guise de conclusion à leurs interminables discussions 
sur l’art du théâtre lors de la venue de celui-ci à Florence en octobre 1915. 
Cette opposition quant à la place de l’acteur dans le renouveau de l’art théâ-
tral sera le marqueur principal des deux principales directions prises par la 
scénographie au xxe siècle :

D’un côté, les recherches autonomes sur les possibilités plastiques de 
l’espace scénique, qui engendrent une esthétique du visuel et du spectacu-
laire dans laquelle la lumière aura une place déterminante.

De l’autre, une scénographie partant des pouvoirs suggestifs de 
l’acteur.

98.  Propos de Gordon Craig rapporté dans Jacques Copeau, Registres VI : L’École du Vieux-
Colombier, textes établis, présentés et annotés par Claude Sicard, coll. « Pratique du théâtre », 
Gallimard N.R.F., Paris, 1999, p. 68.



L'Acteur et ses doubles76

Cette seconde voie, ouverte par Copeau, trouve un aboutissement 
dans le travail scénographique mené par Guy-Claude François 99 auprès 
d’Ariane Mnouchkine, au sein du Théâtre du Soleil. Ensemble, spectacle 
après spectacle, ils ont cherché à définir dans le lieu fixe de la troupe à la 
Cartoucherie cet « espace unique » dont rêvait Copeau où l’on puisse jouer 
toutes les pièces, tragédies comme comédies. Un « espace idéal, comme le 
dit Mnouchkine, qui permettrait toutes les apparitions 100 ».

Après le cycle des Shakespeare, en 1984, ils ont concrétisé cette recherche 
en construisant pour le spectacle Sihanouk un espace scénique fixe qui 
n’a pratiquement pas changé jusqu’à aujourd’hui. Il y a eu certes des 
transformations selon les nécessités de chaque spectacle, avec des variations 
notamment sur la matière du sol et le travail renouvelé du fond de scène 
ainsi que des murs latéraux, mais dans une relation spatiale scène-salle iden-
tique, et un plateau toujours aussi dépouillé. « Chaque scénographie, écrit 
Guy-Claude François, est établie sur les bases de l’ancien spectacle, qui lui-
même s’est réalisé à partir du précédent 101. » Il y a ainsi, à travers ces couches 
superposées, une sorte d’« archéologie vivante » des spectacles qui reste 
perceptible. C’est dans cet « espace unique » que Mnouchkine a joué les 
tragédies de l’histoire contemporaine écrites par Hélène Cixous, les tragé-
dies grecques des Atrides, le Tartuffe de Molière et de nombreuses créations 
collectives, comme dernièrement Une chambre en Inde (2016).

Ce phénomène est observable également au théâtre des Bouffes du Nord 
de Peter Brook. Cet espace, qui a l’air immuable, tout en étant nouveau 
à chaque fois, intègre toujours des éléments des spectacles antérieurs, 
comme un palimpseste spatial. Le vide de la scène — en prenant ce terme 
« vide » dans le sens de la philosophie orientale, plus comme le résultat d’un 
acquis que comme un point de départ 102 — est ici travaillé minutieuse-
ment, sensuellement même, pour devenir un lieu de concentration capable 

99.  Guy-Claude François (1940-2014) a été durant plus de 40 ans le scénographe du Théâtre du 
Soleil (il est entré dans la compagnie en 1968).

100.  Propos d’Ariane Mnouchkine, dans « Rêver à un espace qui permettrait toutes les 
apparitions », entretien entre Guy-Claude François et Ariane Mnouchkine mené par Béatrice Picon-
Vallin, site du Théâtre du Soleil <http://www.theatre-du-soleil.fr/thsol/index.php>. Consulté le 
7 février 2019.

101.  Ibid.
102.  Voir Georges Banu, « Vidée la scène vide ? », dans Scénographie, 40 ans de création, sous 

la direction de Luc Boucris, Jean-François Dusigne, Romain Fohr, coll. « Ex machina », 
L’Entretemps, Montpellier, 2010, pp. 16-19.



L’espace des apparitions 77

d’exalter au mieux la puissance du jeu de l’acteur. Et l’acteur, chez Brook, 
participe toujours à l’invention d’un espace vivant, celui de la pensée et 
de l’imagination, qui se crée, se transforme et se tisse avec les spectateurs 
durant tout le spectacle.

L’espace des métamorphoses

Antoine Vitez aimait par-dessus tout la salle de répétition, là où le 
théâtre naît à partir du seul jeu de l’acteur. Il disait y avoir puisé ses plus 
beaux moments de théâtre. C’est que l’acteur, dans la salle de répétition, 
fait advenir le monde entier sur scène. Il prend l’unique chaise du lieu pour 
en faire le trône de Richard III, qui devient ensuite la chaise longue où 
Arkadina se repose au début de l’acte II de La Mouette. L’acteur passe de 
façon fulgurante d’un lieu à un autre et plie la temporalité à sa convenance. 
Il y est souverain.

C’est pour cela que Vitez aimait tant l’École, « le plus beau théâtre du 
monde 103 », ce lieu où l’exercice n’a d’autre finalité que l’exercice et où tout 
est relatif. « S’y livrer. Comme un exercice médiumnique 104 », écrit-il dans ses 
notes de travail. Et plus loin : « [Il faut partir] du corps de l’acteur et de son 
travail, de sa simple présence sur scène, de son existence insoluble 105. »

Improviser pour l’acteur, c’est retrouver le terrain d’aventure de l’en-
fance, le terrain vague que l’on peuple seulement de ce que l’on projette. 
C’est ainsi que durant plusieurs mois nous avons improvisé au Théâtre du 
Soleil et inventé les espaces des six pièces qui devaient constituer au début 
des répétitions le cycle des Shakespeare, mêlant comédies et tragédies histo-
riques 106. Mnouchkine conseillait aux acteurs de ne pas trop s’occuper des 
mots, nous n’apprenions pas le texte par cœur par exemple, mais de vivre 
chaque situation et action pleinement, en faisant exister, à travers nos corps, 
le palais du roi Richard, la taverne de Falstaff, la chambre d’Olivia et les 
jardins du duc Orsino.

103.  Antoine Vitez, « Réflexions sur l’école », dans Écrits sur le théâtre, vol. I. L’École, P.O.L., 
Paris, 1994, p. 237.

104.  Id., p. 238.
105.  Ibid.
106.  Comme il a été indiqué précédemment, l’auteur faisait partie de la troupe du Théâtre du 

Soleil au moment de la création du cycle Shakespeare (1981-1984).



L'Acteur et ses doubles78

Des conventions arrivaient vite, comme dans tous les jeux. Pour les 
scènes d’intérieur, par exemple, des tapis venaient délimiter l’aire scénique. 
En dehors du tapis, le personnage retrouvait l’espace extérieur. Pour jouer 
les chevaux, le principe métonymique a prévalu : les rênes du cheval suffi-
saient. Quand l’acteur prenait en main une lanière en tissu (nous utilisions 
les ceintures des arts martiaux), il était à cheval ; qu’il la lance à terre, il en 
était descendu. La chevauchée quant à elle traduisait l’état du personnage, le 
rythme du cheval manifestant corporellement ses passions.

Cet espace vide de la salle de répétition, où de simples tapis coco 
étaient déployés, a été gardé tel quel ensuite dans les spectacles, si ce n’est 
que Guy-Claude François est venu structurer le sol par des lignes verti-
cales noires en caoutchouc pour des raisons essentiellement graphiques et 
a travaillé plastiquement le fond de scène avec de somptueuses toiles de soie 
teintes qui rythmaient en se déployant le déroulement dramatique et sur 
lesquelles des évocations d’espace étaient figurées à la feuille d’or.

Dans la démarche théâtrale de Peter Brook, l’acteur est également 
associé, dès le début des répétitions, à l’invention et à l’expérimentation des 
enjeux scénographiques. Toutefois, au préalable, il envisage le plus souvent, 
avec sa scénographe Chloé Obolensky, diverses possibilités qui serviront de 
cadre expérimental pour éprouver la justesse des espaces de jeu :

« Non seulement le meilleur travail avant les répétitions d’un metteur 
en scène et d’un décorateur reste limité et subjectif — mais, pire encore, 
il impose aux acteurs des formes extrêmement rigides, que ce soit dans 
l’action scénique ou dans les costumes, et il peut souvent détruire ou 
empêcher leur épanouissement. Aussi la méthode de travail juste néces-
site-t-elle un savant dosage, pour lequel il n’y a aucune règle, et qui 
change à chaque fois, entre ce qui doit être préparé et ce qui peut sans 
dommage être laissé ouvert 107. »

Pour l’approche scénographique de La Tempête de Shakespeare 108, Brook 
voulait se dégager de sa première mise en scène à Stratford où il avait adopté 
le point de vue le plus souvent admis selon lequel La Tempête serait une 
pièce spectaculaire et devait donc être traitée par une mise en scène à effets. 
Brook voulait cette fois en dégager ses qualités plus profondes.

107.  Peter Brook, Points de suspension. 44 ans d’exploration théâtrale 1946-1990, coll. « Fiction 
et Cie », Seuil, 1992, p. 227.

108.  William Shakespeare, La Tempête, mise en scène de Peter Brook, création aux Bouffes du 
Nord, 1990.



L’espace des apparitions 79

L’île dont il est question dans la pièce n’était pas pour Shakespeare une 
île réelle ; elle n’avait aucun enracinement réaliste, ni géographique ni histo-
rique. Pourquoi dès lors ne pas la représenter par une métaphore, ou un 
symbole. Brook a alors pensé à un jardin zen, où l’on peut suggérer une île 
par un rocher et de l’eau, avec à côté des galets secs. Mais très vite, l’expé-
rimentation de cette idée a révélé ses inconvénients : il est inconfortable en 
effet pour les acteurs de marcher sur des galets et le bruit s’avérait gênant et 
source de distraction.

Il y a dans La Tempête des problèmes scénographiques de taille : 
comment passer par exemple de l’île de Prospéro à la pleine mer où a lieu le 
naufrage, et comment représenter celui-ci ? En artiste pragmatique, Brook 
aime recourir à l’expérimentation du plateau en travaillant directement avec 
ses acteurs, car il se méfie des « belles idées » et leur préfère les trouvailles 
inattendues qui peuvent surgir au cours d’improvisations. Pour mener 
à bien ces essais, Chloé Obolensky avait préparé, selon son habitude, et 
pour le premier jour des répétitions, non pas des éléments scéniques, mais 
des « possibilités » scéniques : « […] des cordes pendant du plafond, des 
échelles, des planches, des morceaux de bois, des valises. Et aussi des tapis, 
des tas de terre de différentes couleurs, des bêches et des pelles 109. »

Chaque scène fut improvisée un nombre incalculable de fois, les acteurs 
étant encouragés, en toute liberté, à faire des propositions d’espace à partir 
des outils mis à leur disposition :

« Nous avons donc inventé ; nous avons essayé, cherché, discuté. La 
première scène, le naufrage, fut attaquée d’au moins vingt manières dif-
férentes. On a pris des planches pour évoquer le pont du navire, portées 
par les acteurs et placées sur leurs genoux pour créer les angles aigus d’un 
pont incliné. Ariel et les esprits exécutaient des tas d’acrobaties lançant 
un bateau miniature par-dessus les têtes des acteurs, écrasant le bateau 
sous une pierre ou le faisant couler dans un seau d’eau 110. »

Tout paraissait enthousiasmant sur le moment, mais peu convainquant 
le lendemain. Pour autant, Brook considère ce travail préparatoire avec les 
acteurs comme une étape indispensable : outre la cohésion et l’investisse-
ment créatif de toute l’équipe, il permet d’ouvrir le champ des possibles. La 
seule discussion avec sa scénographe ne lui aurait jamais permis d’imaginer 

109.  Peter Brook, Points de suspension – 44 ans d’exploration théâtrale 1946-1990, op. cit., p. 231.
110.  Id., p. 232.



L'Acteur et ses doubles80

certaines transpositions scéniques. Bakary Sangaré, par exemple, a eu l’idée 
de porter un bateau miniature sur la tête, et cette trouvaille a été gardée 
pour l’entrée d’Ariel. De la même manière, les planches de bois évoquant le 
navire ont donné l’idée à Chloé Obolensky de travailler avec seulement des 
bambous tenus à l’horizontale par les comédiens pour évoquer le bateau et 
la tempête.

Le scénographe a donc un travail essentiel dans ce processus de création 
basé sur les improvisations des acteurs : il se nourrit de ce qu’il voit, et 
propose en retour des solutions adaptées à la recherche en cours. Celles-ci 
porteront essentiellement, chez Brook comme chez Mnouchkine, sur le trai-
tement du sol et du fond de scène. Ce sont en effet les deux paramètres de 
l’espace scénique sur lequel le scénographe devra en priorité travailler dans 
cette perspective de renforcer la puissance expressive de l’acteur 111.

Le travail sur le sol témoigne d’un désir d’enracinement de l’acte théâ-
tral. Comme il y a une raréfaction de tout élément décoratif, le sol est 
ce qui peut le mieux suggérer l’univers du spectacle : chez Brook, cela 
va se marquer le plus souvent par un lien avec les éléments naturels : la 
terre, le sable, les galets ou le minéral, la boue parfois ; chez Mnouchkine, 
la dimension métaphorique l’emportera le plus souvent : tapis coco ou 
plateau en bois, voire en brique. De plus, le sol interagit avec l’acteur. Il a, 
comme le remarque justement Georges Banu, une double fonction : « s’il 
aide à créer une ambiance, il intervient aussi pour moduler une présence 
corporelle 112. » Le sol influe en effet considérablement sur la démarche des 
comédiens : « Elle est rapide, légère sur les tapis, plus lourde et appuyée sur 
la terre 113. » Grâce au sol, le personnage et l’acteur s’inscrivent pleinement 
dans le lieu.

Si le sol permet au comédien de s’enraciner, le fond permet au corps de 
l’acteur de se dessiner. Il fonctionne comme appui plastique, comme écran 
et cadre, et donne une structure rythmique au mouvement de l’acteur. 
Ainsi le corps ne se perd pas dans une étendue illimitée. La toile ou le mur 
de fond détache l’acteur du milieu environnant et l’aide à ce que ses forces 

111.  Nous suivons en cela l’analyse de Georges Banu, dans Vers un théâtre premier, édition 
augmentée, coll. « Points », Seuil, Paris, 2005, pp. 38-39.

112.  Id., p. 39.
113.  Ibid.



ne se diluent pas : « Le fond aide à concentrer l’espace qui, insiste Brook, 
ne doit jamais apparaître comme centrifuge. L’existence de cette frontière 
qu’est le fond lui permet de s’organiser, d’être centripète 114. »

Ces espaces horizontaux et verticaux permettent au scénographe 
d’inscrire plastiquement, par le travail sur les matières, les patines et les 
couleurs, l’univers propre à chaque spectacle. Dans le cycle des Shakespeare 
du Théâtre du Soleil, Guy-Claude François avait réalisé des dizaines de 
toiles de soie teintes, qui tombaient dans un bruissement très sensuel 
à chaque fin de scène : parfois il n’y avait qu’une tonalité de couleur, agis-
sant de façon suggestive, ou l’inscription à la feuille d’or de soleils levants 
ou couchants dans la tradition japonaise. Voici ce que dit le scénographe 
à ce sujet :

« Pour moi, leur chute comme leur matière sont aussi importantes que 
ce qu’elles représentent. Par exemple l’idée de mettre de la feuille d’or 
sur de la soie est bonne ; la matière métallique a tendance à faire oublier 
l’aspect peut-être artificiel, peut-être léger, peut-être superficiel, que peut 
avoir une toile de soie. Les gens ne savent pas que c’est de la feuille d’or, 
du métal, mais ils sentent qu’il y a quelque chose qui ne trompe pas. Le 
résultat n’aurait pas été de même avec de la peinture d’or. Il existe des 
choses sur lesquelles on ne peut pas tricher ; plus exactement, le théâtre 
étant une grande tricherie, disons que c’est avec cette tricherie-là qu’il ne 
faut pas tricher 115. »

Le « carré nu » de l’acteur chinois, le « tréteau » de Copeau, l’« espace 
vide » de Brook, la salle de répétition de Vitez ou « l’espace des apparitions » 
de Mnouchkine, il s’agit toujours d’opérer un retour à l’essentiel : à la force 
métaphorique du corps de l’acteur qui n’est jamais seulement là où il est, 
qui donne à voir, à imaginer, à rêver. Vêtu avec faste, ou réduit comme chez 
Meyerhold à l’impersonnalité d’un bleu de travail, glorifié ou nu, le corps 
de l’acteur en scène est le creuset à partir duquel se déploient, ou non, tous 
les espaces imaginaires possibles. L’espace vivant pour l’acteur est avant tout 
l’espace mental de la pensée et de l’imagination, sans cesse en mouvement 
et apte aux métamorphoses.

114.  Ibid.
115.  Entretien avec Guy-Claude François, revue Fruits, no 2-3, P.U.V., Paris, juin 1984, p. 61.

L’espace des apparitions 81



Mille voix en une 91

Mille voix en une

« On n’est peut-être pas fait pour un seul moi. »

Henri Michaux.

En rêve, une journaliste d’émission radiophonique me demande, 
ainsi qu’à deux autres comédiens, de nous préparer à parler avec la 
voix de nos personnages et d’expliquer comment nous faisons pour 
arriver à passer de notre voix personnelle à celle de l’être de fiction. 
J’indique à cette jeune femme que je ne peux pas répondre à cette 
question, car il y a là quelque chose de mystérieux. Mais elle insiste, 
et veut que nous donnions à l’antenne quelques échantillons des voix 
de nos personnages. J’essaye alors de retrouver la voix caverneuse du 
Duc d’York 132… mais cela me paraît une tromperie, comme si cette 
voix ne nous appartenait pas. Nous ne pouvions qu’en donner un 
aperçu grossier, mensonger. Nous courions même le risque d’avilir le 
personnage. Non, décidément, et cela me révoltait presque mainte-
nant, il ne fallait pas recourir à ces pratiques de dupes, et pour ma part 
je m’y refusais.

132.  Personnage de Richard II de William Shakespeare, joué au Théâtre du Soleil, 1981.



L'Acteur et ses doubles92

D’où vient la voix du personnage, de la marionnette, du masque, 
du clown ? John Arnold, à 18 ans, jouait sous un masque en bois 
dans le cycle des Shakespeare au Théâtre du Soleil et parlait avec une 
voix d’outre-tombe qu’il ne se connaissait pas, qu’il disait ne pouvoir 
retrouver hors de la scène et sans le masque. Le masque « parlait » en lui. 
John, jeune acteur sans formation vocale, était secoué intérieurement par 
ce qui lui arrivait. Il était dissocié, un peu comme Norm Bates à la fin 
du film Psychose d’Hitchcock qui laisse parler en lui sa mère et entre en 
dialogue avec elle, comme un ventriloque peut le faire.

« L’admirable Mikhaïl Tchekhov n’avait aucune voix », rapporte 
Meyerhold pour dire sa méfiance envers les qualités vocales qui 
peuvent selon lui « aider un acteur ou le perdre 133 ». Car le risque est 
grand que ce soit la voix qui domine l’acteur. Il devient alors un décla-
mateur. L’acteur doit convoquer des voix. S’il ne parle qu’avec sa voix, 
il fait l’acteur. On l’entend, lui.

Une voix est bien plus unique que l’empreinte digitale. J’entends la 
voix d’une personne et je peux à coup sûr la reconnaître. Le théâtre ajoute 
à cette assurance le trouble de l’indistinct, reconnaître la voix d’un acteur 
mais à travers le filtre d’un personnage qui nous est étranger, de sorte que 
cette voix nous est à la fois proche et lointaine, reconnue mais nouvelle, 
altérée, troublée, défigurée, composite, sans identité définie. « Qui est 
là ? », « Personne » répond Ulysse au cyclope : dans ce « Personne » 
résonnent toutes les voix que convoque le théâtre.

Qu’est-ce que la persona ? L’absence de voix personnelle. Sous le 
masque antique, l’acteur ne faisait pas entendre sa voix afin de mieux 
être traversé par celle des autres. Peut-être est-ce la raison pour laquelle 
ces spectacles étaient joués par deux ou trois acteurs seulement. Ils 
étaient ainsi tenus de faire appel à des voix multiples pour créer toutes 
les couleurs de l’arc-en-ciel de leurs personnages.

La voix se travaille avec d’infinies précautions. Chaque voix est 
singulière, unique comme une monade. Rien de plus affreux que 
ces voix trafiquées, déformées, uniformisées, standardisées (les voix 
horribles des doublages). L’apprentissage du langage articulé nous 

133.  Vsevolod Meyerhold, Vsevolod Meyerhold, coll. « Mettre en scène », choix de textes et 
traduction Béatrice Picon-Vallin, Arles, Actes Sud-Papiers, 2005, p. 185.



Mille voix en une 93Mille voix en une 93

coupe peu à peu de cet « enfant polyglotte » que nous étions, de ce 
chant qu’il y avait en nous au départ, avant le langage, comme si cette 
voix profondément enfouie était plus proche que les mots partagés par 
tous, et révélait la personne, le je, et non le moi. L’acteur est à l’écoute de 
ces vibrations d’infini qui passent dans la voix et nous relient à l’infans, 
cet être d’avant le langage, ouvert à la pluralité sonore.

Les voix sont sans pourquoi : certaines rassurent, font naître un 
sourire, d’autres nous rétractent sur nous-même ; certaines nous 
emportent au loin, légères et caressantes, d’autres nous « cassent les 
oreilles », nous transpercent de leurs aigus irritants.

Comment travailler la voix du masque ? Qu’est-ce qu’une voix 
masquée ? Mieux vaut oublier ces questions. Quand le masque existe, 
la voix survient. Elle ne se cherche pas, elle s’impose.

Strehler disait qu’Arlequin n’avait pas une voix, mais qu’il en avait 
mille. Mille sentiments, mille expressions du corps, mille voix en une.

La voix fait surgir des fantômes. Elle leur donne forme et existence. 
Elle crée un monde. « Raconte-moi une histoire » disais-je à ma grand-
mère quand j’étais malade, enfant, et que je devais rester une longue 
semaine au lit. Je m’accrochais à sa voix, montais dans la barque et 
partais en mer… son souffle était le plus délicieux des vents.

J’aime écouter les voix. Dans le travail de direction d’acteur, je 
ressens par l’écoute si l’accroche est juste au plus profond du corps. 
Inutile de regarder, cela passe par la qualité de la vibration du son, 
du battement rythmique du cœur. Cela ne ment pas. Dans mes mises 
en scène, c’est pareil. Je préfère ajuster les antennes intérieures par 
l’écoute. J’entre dans la salle, au cours d’une représentation, pour 
ressentir si l’énergie du spectacle circule dans la salle, si le courant 
passe, et j’écoute les voix, leurs impulsions passionnées, leurs accents 
de vérité. Je reconnais trop bien ce qui est mécanique, sans vie, usé 
jusqu’à la corde. Comment est-ce ce soir ? J’espère ressentir la justesse 
d’une voix qui s’avance, risquée, sur le fil tendu de l’émotion… en être 
ému et rassuré, momentanément du moins.

La voix de Barbara. Voix de la Pythie de Delphes. Une voix qui 
sort de l’antre de son masque de chair sculpté par l’artiste, blanc sur 
noir. Blanc le visage, noir les cheveux, noir les yeux, noir le piano. Un 



L'Acteur et ses doubles94

piano-masque sacré où elle se cache pour se livrer. Sa voix est tour 
à tour caressante, charmeuse, furieuse, éhontée, enfantine, fragile, 
mystérieuse, magique, barbare, au bord du chavirement et de l’extase. 
Une voix folle, qui monte aussi haut dans les cimes des aigus, jusqu’au 
cri, qu’elle dévale les précipices rauques, les gouffres et les abysses noirs. 
Sa voix est son timonier pour braver les tempêtes. Barbara est une 
mystique de la voix ; Nantes est sa première station du chemin de croix. 
C’est cette chanson qui lui a fait trouver sa voix, inconnue jusqu’alors, 
sa voix de messagère des solitudes et des douleurs.


