
9

Introduction

Le féminisme libertaire peut intéresser un grand 
nombre de personnes sans impliquer nécessaire-
ment d’être ou de se revendiquer anarchiste. En 
effet, le terme de libertaire a acquis aujourd’hui 
une extension dans le langage courant qui déborde 
largement celui d’anarchiste. Cependant, c’est la 
radicalité de l’anarchisme qui peut permettre au 
féminisme libertaire de s’aventurer dans des ques-
tionnements que les autres courants du féminisme 
ne s’occupent pas nécessairement d’interroger et 
d’approfondir. Les femmes doivent-elles occuper 
les postes de pouvoir comme les hommes  ? Les 
féministes doivent-elles réclamer des droits à 
l’État  ? Les féministes doivent-elles faire appel 
à l’appareil répressif d’État –  police, justice, pri-
son ? L’amour libre (on dirait peut-être aujourd’hui  
plutôt le polyamour) est-il une revendication  
féministe ?…

Il s’agit davantage de s’intéresser aux questions 
que pose l’anarchisme au féminisme, plutôt que 
d’en reprendre les réponses, qui sont d’ailleurs plu-
rielles et contradictoires. Le sociologue Max Weber 
a écrit, en son temps, qu’un juriste anarchiste serait 
une personne fort intéressante dans la mesure où 
elle permettrait d’interroger des aspects du droit 
qui ne sont pas habituellement perçus. Il en va de 
même pour le féminisme. L’anarchisme peut ainsi 
peut-être permettre de poser des questions qui ne 



10

sont pas celles que l’on se pose en premier lieu, 
habituellement, dans les autres courants du fémi-
nisme.

Le type de questions énoncées précédemment 
peut déjà soulever une interrogation. Dans quelle 
mesure le féminisme libertaire se distingue du 
féminisme libéral (courant bien mieux identifié du 
féminisme), et plus encore de ce que l’on pour-
rait qualifier de position libertarienne ? Il existe en 
effet des tenant·es d’un ultra-capitalisme favorables 
à l’abolition de l’État et à la plus grande liberté 
individuelle de mœurs possible, qu’on appelle 
« libertariens »1. Est-ce en ce sens-là que l’on doit 
entendre féminisme libertaire ? 

L’objectif de cet ouvrage sera de réussir à distin-
guer un féminisme libertaire d’un féminisme libé-
ral, et surtout d’un féminisme libertarien. L’expres-
sion « féminisme libertaire » implique une tension 
entre la prise en compte de la liberté individuelle 
et l’existence de structures sociales inégalitaires qui 
produisent des contraintes sur l’action. Ainsi, si on 
affirme l’existence de systèmes d’oppression, tels que 
le patriarcat ou l’androcratie2, les femmes seraient 
prises dans des relations d’emprise, telles qu’elles 
peuvent se retrouver aliénées, inconscientes de leur 
asservissement. Cela toucherait en particulier les 
femmes les plus soumises aux violences. Mais en 
reconnaissant l’existence de ces systèmes d’oppres-

1. Dans cet ouvrage l’on ne traitera pas de la distinction entre liber-
taires et libertariens conservateurs, mais plutôt entre libertaires et liberta-
riens contre-culturels.

2. Le terme est parfois utilisé pour souligner qu’il ne s’agit pas tant 
d’un système d’oppression centré sur le pouvoir du père que sur le pouvoir 
des hommes en tant que groupe social.



11

sion, est-ce que l’on n’est pas conduit à détruire 
l’idée même de liberté individuelle et de capacité 
des femmes à se libérer elles-mêmes  ? C’est cette 
interrogation qui semble traverser le féminisme 
libertaire. Il s’agit d’un côté de reconnaître l’exis-
tence de systèmes d’oppression tout en admettant 
la possibilité d’une capacité d’auto-émancipation. 
Cette tension impact en particulier la notion de 
consentement. Quelle valeur peut-on accorder au 
consentement dans une société où existent des sys-
tèmes sociaux d’oppression ? 

Une enquête philosophique
Le féminisme libertaire n’est pas un objet histori-

quement et théoriquement constitué : ni sur le plan 
définitionnel, ni sur le plan historique, ni sur le plan 
sociologique. Il n’existe pas au sens strict de cou-
rant féministe libertaire contrairement à ce que l’on 
pourrait penser. C’est une notion, qui, lorsqu’on 
observe ces usages, peut avoir deux sens différents. 
L’un est synonyme d’anarcha-féminisme, même si 
ce courant au sens strict n’émerge que durant les 
années  1970 aux États-Unis et pas avant. C’est à 
cette même époque qu’apparaît également le liber-
tarianisme, en tant que mouvement politique et 
philosophique, dans ce même pays. Or les notions 
de libertaires et libertariens ont tendance, à partir 
de cette période, à se confondre parfois et l’usage 
qui est fait du terme «  féministe libertaire  » dans 
l’espace public n’est pas exempt de ces ambiguïtés. 

L’objectif de ce livre, construit comme une 
enquête conceptuelle, est de dégager progressive-



12

ment les traits de ce que peut être le féminisme 
libertaire au travers de la confrontation avec des 
éléments historiques et des controverses actuelles 
socialement vives. L’enjeu est en effet de distinguer 
clairement cette notion de sa confusion avec une 
acception libertarienne pour mieux comprendre 
les apports qui pourraient être ceux du féminisme 
libertaire dans les débats actuels.

	


